Página Diária – 01.12.10
[bookmark: the-light-of-hanukkah-in-your-heart]
A Luz de Chanucá no Seu Coração
 

Rabash, Carta 43: As velas não brilharão até que três condições sejam cumpridas:

1. Exista uma vela, que é um receptáculo no qual o óleo é derramado,
2. Exista o óleo,
3. Exista o pavio.

Quando estas três condições se unem, torna-se possível alegrar-se pela luz que produzem.

Estas três condições necessárias para a luz reflectem também a nossa estrutura. Nós somos constituídos de desejo de desfrutar, que age egoisticamente. Portanto, quando olhamos para o mundo, vemos que ele está cheio de sofrimento e de problemas.

Ninguém age honestamente; todos se prejudicam mutuamente e eu não consigo entender porque o Criador (se é que Ele existe) criou um mundo tão ruim. Eu tê-lo-ia feito muito melhor se eu fosse Ele! Eu olho para tudo através do meu desejo egoísta e mau, e é por isso que eu vejo mal a toda a volta.

No entanto, se eu começar a superar a minha confusão pensando que o Criador é bom e faz tudo bem, enquanto que eu sinto o mal só porque sou ruim, então todos esses pensamentos e desejos se chocam dentro de mim e contradizem-se. Isto é chamado de "pavio" (Ptila), porque eu considero onde está o "desperdício" (Psolet) do meu desejo e em realação a que ele é mau.

O desejo é um vaso e existe um "pavio" dentro dele que é produzido ao se superar o desejo. Esses discernimentos (Birurim) dão origem ao combustível (Beirut), ou seja, o óleo: a Luz de Hochma.

Estes três componentes também estão presentes na alma humana, que deseja entender a si mesma e iluminar-se como uma vela. Eles também estão presentes na vela normal, que é o símbolo da alma.

O vaso ou desejo era egoísta por natureza, querendo "para o seu próprio benefício". Foi assim que eu nasci. Com a ajuda do estudo da Cabala no grupo, eu crio um "pavio" que pode se iluminar, porque eu começo a reagir e a discernir quem é o Criador e quem sou eu. O "óleo" é o resultado, porque este estado dá origem ao "combustível".

Eu enfrento uma luta: eu quero alcançar a doação, mas sou incapaz disso. Eu avanço, mas a minha natureza puxa-me de volta. O Faraó não me deixa sair do seu domínio. No entanto, é assim que eu avalio a mim mesmo e ao Criador, bem como o tipo de sistema através do qual eu possa estar conectado a Ele.

Depois de superar isto, a pessoa merece a Luz do Criador que ilumina a sua alma, chamada de Luz de Chanucá. Esta é a revelação da Providência Superior, levando bondade às criaturas.
[bookmark: _GoBack] 

Da 4 ª parte da Lição Diária de Cabalá 01/12/10, Escritos do Rabash

P

ágina Diária

 

–

 

01

.

12

.

10

 

 

A Luz de 

Ch

anu

cá

 

no 

S

eu 

C

oração

 

 

 

 

Rabash, Carta 43: As velas não brilharão até que três condições sejam cumpridas:

 

 

1. Exist

a

 

uma vela, que é um 

receptáculo

 

no qual o óleo é derramado,

 

2. Exist

a

 

o óleo,

 

3. Exist

a o

 

pavio.

 

 

Quando estas três condições se unem, torna

-

se possível 

alegrar

-

se 

pela luz que 

produzem.

 

 

Estas três condições necessárias para a luz reflectem também a nossa estrutura. Nós 

somos constituídos de desejo 

de d

e

sfrutar, que age egoisticamente. Portanto, quand

o 

olhamos para o mundo, vemos que 

ele 

está cheio de sofrimento e de problemas.

 

 

Ninguém age honestamente; 

todos se 

prejudica

m

 

mutuamente 

e eu não consigo 

entender porque o Criador (se é que Ele existe) criou um mundo tão ruim. Eu tê

-

lo

-

ia 

feito muito melho

r se eu fosse Ele! Eu olho para tudo através do meu desejo egoísta e 

mau, e é por isso que eu vejo mal 

a toda a

 

volta.

 

 

No entanto, se eu começar a 

superar 

a minha confusão 

pensando 

que o Criador é bom e 

faz tudo bem, enquanto 

que 

eu sinto 

o 

mal só porque 

sou ruim, então todos esses 

pensamentos e desejos 

se chocam

 

dentro de mim e contradizem

-

se

. 

Isto é

 

chamado 

de 

"pavio" (

Ptila

), porque eu 

considero

 

onde está o "desperdício

" (

Psolet

) do meu desejo e

 

em

 

realação a 

que ele é mau

.

 

 

O desejo é um

 

vaso 

e 

existe

 

um "pavio" dentro

 

dele

 

que é produzido 

ao

 

se 

superar o 

desejo. Esses discernimentos (

Birurim

) dã

o origem ao combustível (

Beirut

), 

ou seja,

 

o 

óleo

: 

a Luz de 

Hochma

.

 

 

Estes três componentes 

também 

estão presentes na a

lma humana, que deseja entender

 

a 

si mes

ma

 

e iluminar

-

se

 

como uma vela. Eles também estão presentes na vela 

normal

, 

que é 

o

 

símbolo da alma.

 

 

O 

vaso

 

ou desejo era egoísta por natureza,

 

querendo "para o seu próprio 

benefício

"

.

 

Foi

 

assim que eu nasci. 

Com a ajuda do estudo d

a Cabala no grupo, 

eu c

rio 

um "pavio" que 

pod

e 

se 

iluminar, porque eu começo

 

a 

reagir

 

e 

a 

discernir quem é o Criador e quem sou 

eu

. O

 

"óleo" é o resultado, porque este estado dá origem ao "combustível".

 

 

Eu 

enfrento 

uma luta: e

u quero alcançar a doação, mas sou incapaz disso. Eu 

avanço

, 

mas a minha natureza puxa

-

me

 

de volta. 

O 

Faraó não me deixa sair 

do

 

seu 

domínio

. No 

entanto, é assim que eu 

avalio a mim mesmo 

e a

o Criador, bem como o tipo de sistema 

através d

o qual eu possa es

tar 

conectado

 

a E

le.

 

 

