Página Diária – 07.12.10
[bookmark: let-your-heart-knock-on-the-creator-e2-8]
Deixe Seu Coração Bater À Porta do Criador
 
Pergunta: Como posso eu pensar sobre a correcção que o Livro do Zohar nos traz, se sinto emoções negativas como o ódio?

Resposta do Dr. Laitman: A oração é o que o coração sente. Se neste momento há ódio no meu coração, então esta é a minha oração: "Eu quero magoar o meu inimigo".

Para usar correctamente a força que está oculta em O Livro do Zohar, enquanto é lido em conjunto num grupo, eu tenho primeiro que preparar o meu coração para que ele deseje a mesma coisa que o Criador deseja. Na realidade, o Criador responde a todas as orações, ou seja, aos desejos no nosso coração. É por isso que o nosso mundo é tão mau!

No entanto, por outro lado, está escrito que Ele só responde à oração que tenha atravessado "o portão das lágrimas". Portanto, será que Ele realmente responde a cada desejo, mesmo que seja o capricho de um bebé ou as armações de um vilão?

Sim, dizem os Cabalistas que revelaram o sistema das nossas relações com Ele. Um ladrão que fixa o seu olhar em algum objecto, ou um criminoso que está "à espreita" e pronto para matar alguém, também deseja ser bem-sucedido e a sua oração também é aceite. Afinal, estamos a falar sobre o desejo de Malchut do Mundo de Atzilut, e tudo abaixo de si, incluindo o nosso mundo, pertence-lhe.

Porque dizemos, então, que o desejo pode ascender a Malchut, ou não poderá ascender? A questão é que nós traçamos uma divisão em dois tipos de desejos:

- Alguns aspiram na mesma direcção que a vontade do Criador. Então unem-se com o desejo superior e são percepcionados como abundância de Cima.

- Alguns não coincidem com a vontade do Criador. Eles também evocam a mesma resposta de Cima tal como os desejos positivos, mas são percepcionados negativamente pelos desejos negativos, como uma reacção negativa. Isto corrige a pessoa, levando-a por um caminho longo e difícil de sofrimento em vez do caminho curto e fácil, onde os seus desejos coincidem com os desejos do Criador.

É por isso que é melhor para nós prepararmo-nos para a oração correcta e para usá-la quando nos voltamos para O Livro do Zohar. Uma pessoa não pode sentar-se na aula sem desejos. De uma forma ou outra, ela deseja algo, e se o seu desejo foi preparado com antecedência e aspira na direcção certa, então ela avança com facilidade e rapidez durante a leitura de O Zohar.

Além disso, temos que recordar que estamos no grupo, o qual ajuda a reforçar a nossa oração. Assim, se os pensamentos de uma pessoa não visarem a meta, ela toma uma posição contrária relativamente ao grupo e sente ainda mais o que parece ser uma reacção negativa de Cima.

Assim, todo o nosso trabalho resume-se à preparação para a aula, ou seja, para a leitura de O Zohar e de outros livros Cabalísticos. Quando estamos na aula, é difícil mudar alguma coisa, porque o coração de uma pessoa já está sintonizado com um determinado desejo.

É por isso que é tão importante que pensamentos eu tenho quando vou dormir e como me preparo para a aula de manhã. Estes minutos representam um papel decisivo. E não devemos esquecer a preparação física para que o corpo não caia em dormência.

O Rabash escreve o seguinte no artigo 36 dos Escritos do Rabash: “Está escrito: ‘Aquele que ouve a oração’. Por que diz ‘a oração’ no tempo singular? O Criador não ouve todas as orações? A questão é que temos de elevar apenas uma oração: recuperar a Shechina da poeira.

Orar pela recuperação da Shechina da poeira significa desejar a revelação do Criador, a qualidade de doação e amor ao próximo dentro de mim para tornar-me, neste contexto, semelhante ao Criador. Se todos orientarmos os nossos esforços numa direcção, então nós estaremos batendo no portão que se abrirá de certeza.
 

Da primeira parte da Lição Diária de Cabala 07/12/10, O Zohar
 
[bookmark: _GoBack]
A Minha Contribuição
 

Pergunta: O que posso eu dar ao grupo durante o estudo?

Resposta do Dr. Laitman: A sua participação e aspiração à meta, que tem de ser o mais forte possível. Esta é a força da garantia mútua pela qual fortalecemos o grupo.

Isto ocorre especialmente durante o estudo, porque é quando somos capazes de nos unir e atrair a Luz que Corrige. 


Da primeira parte da Lição Diária de Cabala 07/12/10, O Zohar
